

### فاسفة

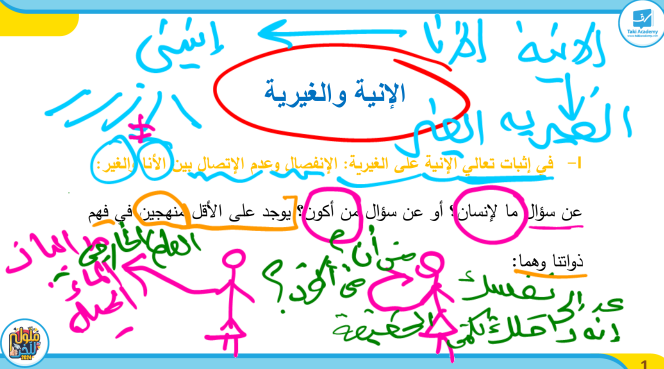
# 5 ABEUR. BOUZATDA10

الدرس: الإنية و الغيرية

الإستاذ: صابر بوزايدة

Sousse (Khezama - Sahloul) Nabeul / Sfax / Bardo / Menzah El Aouina / Ezzahra / CUN / Bizerte / Gafsa / Kairouan / Medenine / Kébili / Monastir / Gabes / Djerba / Jendouba / Sidi Bouzid / Siliana / Béja / Zaghouan







### المنهج التاريخي الواقعي

المنهج المينائيريقي

هو النظر إلى الإنسان من زاويا الماهية واعتبار هو النظر إلى الإنسان كما هو لا كما يجب أر

نّ الإنسار جوهر ثابت يتحدّد نهائيًا أي تفسير أي فهم لإنسان في وضعيّة وداخل التاريخ والواقع (+

المر

الإنسان وفق منهج أحادي البعد. يرى الإنسان من

وية وحيدة (ثابتة) + منهج يقر بوجو (حقيقة

أي فهم لإنسان في وضعيّة وداخل التاريخ والواقع (+) منهج يقر بأنّ الإنسان صفة عكس ماهية حدث وليس

ثابت إظاهرة وليس حقيقة.





نهائية فيسقط في التعميم والتحديد في حين ان الختلاف وليس تماثل أو تطابق منهج نقدي يتجاوز كلّ

كلّ تعميم هو تعتيم وكلّ تحديد للإنسان هو نفي

منهج لا ينتج معرفة فعليّة بالإنسان بل هو جهل

دغمائية منفتح على التجربة كعلى الزمن.

ومنخرط في علاقة مع الاخر متجذّر في عالمه



أنّ الرؤية الميتافيزقية تجعلنا خارج ذواتنا وبمعزل

عن كل واقع.

رالاعامه

أنفسنا.

rozeldero



نتيجة: الإنسان إمّا أن يفسّر نهائيا أو مطلقا داخل منهج ميتافيزيقي أو يفهم

داخل منهج نسبي تقريبي وينظر للإنسان في علاقة بالغير.

=> المنهج الميتافيزيقي يقرّ بتعالي الإنية على الغيريّة أي عدم حاجة الانا

بالغير في إثباتها لذاتها وكأنّني وحيد في العالم كيف نفهم التصوّر الميتافيزيقي

للإنية؟ العالمية الأربية؟ العالمية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الم

الماسكيا في المحدة الكاركيدة







الإنسان كائن ينفرد بالقدرة على الشعور بذاته أي هو الكائن الوحيد الذي يمتلك

إحساس بذاته الإنسان له القدرة على إدراك وجوده وإثبات هذا الوجود فكيف

تدرك الذات ذاتها كإحساس أو كشعور؟

إنّ الذات تدرك ذاته مباشرة مون وسائط خارجيّة مثل الجريم والعالم والاعرر.





→ الذات تدرك ذاته كنفس متعالية على كل غير. تتمثل الإنية في النفس ن بوجوده ولا يغفل



(+) الشعور بالإنيّة لا يقتضي وسائط جسميّا والجسد مجرّد وعاء للنفس أو هو

حامل أو مقلّ للنّفس (support de l'ame).

→ إدراك الإنيّة هو إدراك حدسي مباشر الحدس يعني إدراك دون تجربة أو برهان.

الإنسان ثنائيّة متعالية للنفس على الجسد والجسد أداة للنفس يتحرّك بأوامرها فهو

عاجز عن الحركة بمفرده على المحمد المعلى عاجز عن الحركة بمفرده المحمد الم



### → الإنسان ثنائية لنفس في جسد

النفس والجسد من طبيعتين مختلفتين ذالنفس هي الإنيّة والجسد غيريّة والنفس

عارفة في حين الجسد أعمى إلى درجة انّ أفلاطون ينظر إلى الجسر كعائق معرفي

جول دون إدراك الحقيقة وعائق أخلاقي يحول دون تأسيس الفضيلة.





## عَمَل لَمُعِيدٍ ، لَمَا يَهُ السَّعُوانِ وَالنَّهُ

علاقة النّفس بالجسد علاقة عرضيّة مؤقّتة وهي علاقة استعمال وتحكم، علاقة

عاكم بمحكوم أو آمر بمأمور. الحاكم كو

لقة وحدسية () تعود على ذاتها م

لا تنقسم مكملة ومنفصلة عن الغير.

2-الإنيّة بماهي ذات واعية: ديكارت





إذا كان أفلاطون وابن سينا يعتبران أنّ الإنيّة شعورا فإن ديكارت يرجعها إلى

التَّفكير لأنّ الشعور لا حجّة علية أمّا التفكير فيمكن البرهنة عليه فكيف يبرهن

ديكارت على التفكير كجوهر لإنيّة الإنسان؟

الإثبات من أكون ولمعرفة من أنا؟ ينطلق ديكارت من الشكّ إذ أنا أشكّ ي كلّ

شىيء:





- أشكّ في الحواس لأنّ الحواس خدّاعة.

- أنا أشكّ في كلّ شيء لكنّني لا أشكّ في أنّني أشكّ فالشّك مستثنى من عمليّة الشّك.

فالشك في الشَّك يثبت عمليّة الشَّك.

فما دمت أشكّ فأنا أفكر لأنّ ما لا يفكر (الطاولة) لا يشك وما دمت أفكر فأنا موجود لأنّ الغير الموجود لا يفكر، أنا أفكر إذن أنا موجود.





### cogito ergo sum

أنا موجود أنا أفكر

هذا الكوجيتو هو حقيقة الإنيّة

معرفة حقيقة الذّات تقتضي ممارسة فكريّة قوامها الشك لأنّ للفكر حجّته فأمّا

الشعور ففاقد للحجّة.





- → التَّفكير هو الخاصيّة المميّزة للإنسان. التفكير يدلّ على كلّ حالات الوعى.
  - → الإنيّة منغلقة رافضة للغير مستقلة ومكتفية بذاتها مباشرة دون وسائط.
- → يرفض الحدس الشعوري ليؤسّس للحدس الفكري أي في الحالتين تظلّ الإنيّة حدسيّة.





يعتبر ديكارت أنّ الحدس مجرّد جسم أو هو موضوع (objet) مدرَك وليس مُدرِك

فهو يدرك من خارجه كموضوع دراسة وليس ذاتا إذ لست جسدي بل لي جسد

فجسدي جسم كسائر الأجسام والمواضيع لكنّه يتحرّك بمفرده.





﴾ إذا كان أفلاطون ثمّ إبن سينا يجعلان من الجسد لا شيء، عدم، معدوم فإنّ ديكارت ينظر له كشيء أي ينقل الجسد من حالة المعدوم إلى حالة المعلوم من حالة اللاشيء إلى حالة الشيء.

ديكارت يكسب الجسد واقعية لكنها مجرّد واقعيّة فيزيائية ستسمح بدراسته علميّا أي ستفتح المجال أمام جسد التّطبيب أو جسد التّشريح أي يؤسس ديكارت





لدراسة علمية أو موضوعية تحرّر الجسد من ميتافيزيقة تقليدية لكنّها تجذره في ميتافيزيقة تجعل النفس مركزا ذات بعد وحيد وتجعل من الجسد مجرد موضوع قابل للدراسة من خارجة ومتميز سلبا عن النفس





| الجسم (الجسد)                                     | النفس                                         |  |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| هو مجرّد جسم أو جوهر مادي، مركب من مواد           | النفس جوهر مفكر بسيط غير مادي، وحدة مكتملة    |  |
| وعناصر أو أعضاء                                   | قدرة على الوعي وعلى معرفة ذاتها دون وسيط وهي  |  |
| (آلة) دقيقة لها قوانين صارمة وهو يدرَك ولا يُدرِك | الإنسان ذاته يقول ديكارت "النفس هي الأنا التي |  |
| أي الجسد له طول وعرض وعمق ويشغل حيّزا             | بها ما أنا"                                   |  |
| مكانيا خال من التعبيرية والمعنى والرمزية.         |                                               |  |





#### → إنتهى الموقف المتعال إلى جملة من المخاطر

### انتهت الميتافيزيقي إلى جملة من الإحراجات أهمّها:

- إعتبار الجسد مجرّد عرض رغم التّرفيع النّسبي من قبل ديكارت.
  - نفي علاقة الإنيّة بالواقع والتّاريخ
    - إفتراض أن إنيتي ثابتة





- الأنا متطابقة مع نفسها
- الإنسان سيد على ذاته
- استبعاد الآخر من إنيّتي.
- إنكار اللاوعي لكن هل في إقصاء الغيريّة ما يؤسس للمعرفة بالإنسان أم

لجهل به؟





II - في جدليّة الإنية والغيريّة: الاتصال وعدم الانفصال بين الأنا والغير:

1-في محايثة الذات للجسد أو الذات المتجسدة: مورلو بونتي

يستبعد مورلو بونتي موقفين وهما الآليّة والمثاليّة.





### المثالية ديكارت

هي النظر إلى الإنسان ككائن وعي أو هو روح /

مطلقة خارج كلّ المحدّدات ممّا أفضى إلى التّرفيع

من قيمة الإنسان إذ يدرك الإنسان كإرادة لا متناهية

هي النظر إلى الإنسان كشيء من أشياء العالم خاضع لحتميات فيزيائية وفيزيولوجية واجتماعية انفس / فكر واعتبار الإنسان يتميّز بحريّة لا كونية وجهة النظر العلمية هذه مرفوضة لأنها إختزالية ولأنّها تدمج الإنسان ضمن الأشياء فتنتهي إلى





الحط (التحقير) من قيمة الإنسان وممّا يؤدّي إلى

(ترى الإنسان قرد)

الجهل بالإنسان.

ى وكمسؤولية وهو موقف متهافت خاطئ لأنه يحعل

الإنسان فكرا مطلقا وبفصلنا عن عالمنا.

(ترى الإنسان كآلهة)

→ لا أحد من الموقفين يشفي الغليل إذ كلّ منهما يؤدّي إلى جهل بالإنسان و يبقياننا خارج ذواتنا.

فمن يكون الإنسان إذن؟





يقدم مورلو بونتي موقفا مستحدثا وهو الفنمنولوجيا أو الظاهرية أو القصديّة إذ:

- الإنسان نمط وجود خاص جدّا، وجود قصدّى.
- الإنسان هو جسده إذ انا جسدي والإنسان يعي إنيّته ذاتا متجسّدة في العالم.
- الإنسان إنسان العالم والعالم عالم الإنسان إذ إنسان دون عالم يسقط في العدم وعالم دون إنسان يسقط في العبث إذ الإنسان وجود في العالم.
  - الإنسان وعي متجسد أو جسد واع في العالم.





→ يتحدد الإنسان كمفارقة أي هو 3 وحدات لحقل وحيد: جسدي – وعيي –
عالمي

و عيي عالمي المحمدي





يشتغل المنهج الفينمولوجي وفق معاينة أو تجربة معيشة أي منهج واقعي.

- علاقتي بالعالم ليست علاقة أحادية بل هي علاقة ثريّة بالمعاني غنيّة

بالدلالات مليئة بالمقاصد إذ في كل مرّة أقصد شيئًا ما من العالم.

كلّ لقاء مع العالم ومع الآخر هو لقاء مختلف ممّا يؤكد أنّ إنيّتي إختلاف

وتعدّد ممّا يكشف عن أنّ الأنا أفكّر ليس إلاّ بعدا من أبعاد علاقتي بالعالم





وهذه العلاقة يوجّهها جسدي فأنا أعرف جسدي كما أعيشه من داخله ومن

خلاله خلاف للمنهج التأملي الذي يدرك الجسد من خارجه.





| (لكل شيء) ذاتي جسدي              | الجسد شيء (ديكارت)                  | الجسد لا شيء            |
|----------------------------------|-------------------------------------|-------------------------|
| جسدي هو جسد خاص أو جسد           | الجسد مجرّد جسم مثل سائر            | أفلاطون وابن سينا       |
| ذاتي. الجسد الخاص هو جسدي        | الأجسام فهو آلة دقيقة محكومة        | الجسد مجرد عرض وهو      |
| منظور إليه من زاوية ذاتية غير    | بقوانین صارمة یدرك من ارجه          | عائق معرفي وأخلاقي يحول |
| قابل للموضوعية العلمية أي جسدي   | كجسم إنّه مجرّد موضوع دراسة وهو     | دون إدراكنا لذواتنا.    |
| كما أعيشه و أحياه من الدّاخل (+) | ليس ذاتا يكتسب واقعيّة لكنّها مجرّد |                         |



حاضر بإستمرار في مجال الإدراك واقعيّة فيزبائية فهو يتحرّك بأوامر الذات يعطل فعل معرفة من النفس لكنّه يتحرّك أيضا بأوامر (+) شرط تواصلي مع الآخرين وهو لذلتها يتحرك الجسد بأوامر المحدد لرؤيتي للعالم ولمواقفي خاصة به وقوانينه. من النفس واختياراتي وأفعالي وردود أفعالي إنه تعبيرية خاصة ومنظورية كثيفة المعنى والدّلالة.





- → جسدي شرط لقائي بالعالم وبالآخر.
  - → توحيد الفكر ي بالمادي.
- → هناك تلازم / محايثة بين الذاتي والجسدي
- → إنيّة الإنسان عالميّة أي لا قيمة للإنسان دون عالم.





→ الإنسان موجود مع الآخرين فأنا لست وحيدا في العالم بل أنا كائن

تواصلي وإنيّتي منفتحة على الغير.

→ لا توجد حقيقة بل يوجد معنى (إذ الحقيقة واحدة وأمّا المعنى فمختلف)

→ لا يوجد وعي بل حالات وعي ممّا يعني أن الوعي قصدي.

→ تحت كل كوجيتو يفعل على طريقته الخاصة





- → أنا أفكر في شيء ما إذن أنا موجود (العالم)
  - → جسدي ليس مُدرَكٌ بل مُدْركٌ أيضل

لكن أليست الإنية نتاج لا وعيها؟

2-في جدليّة الوعي أو اللاوعي: المراجعة النقدية لدلالة الإنية:

سيغموند فروبد





ما منزلة اللاشعور في تحديد الإنيّة؟

ليس الوعي ماهية الحياة النفسية ولا يشكل كليّا بالنسبة للإنسان بل هو صفة غيابها أكثر من حضورها.

إنّ التحليل النفسي يكشف عن: إختفاء ماهو حيواني خلف ووراء الإنساني.

يقول فرويد: "الإنسان ذئب شرس ولكن هذه الشراسة تظل في انتظار ما يثيرها".





وراء الذات الواعية يختفي اللاوعي

→ رفض اعتبار الإنسان جوهرا عاقلا

→ إنشاء مفاهيم علمية حول الإنسان.

→ التحرّر من مفهوم النفس واستبدالها بمفهوم علمي وهو الجهاز النفسي

الذي يضعنا أمام وضع مركب إذ يتكون من:





- الهو سلطة الوراثة البيولوجية الأهواء والغرائز والميولات (لا واع)
- الانا الأعلى وهو سلطة الوراثة الاجتماعية التي تترسّب أثناء الطفولة

بشكل لا واع.

- العالم الخارجي وهو الوجود الاجتماعي المؤثر في السلوك





- الأنا وهو وسيط في حلّ الصّراع بين ثلاثة أسياد الهو والأنا الأعلى والعالم

الخارجي وهو يخدم ثلاثة أسياد قساة ومستبدين ويحاول التوفيق بينهم فيجد

حلول جزئيّة أو حلول واقعيّة وفي حالة عدم القدرة على الإنجاز يميل إلى

الإعلاء أي تحويل الطاقة المكبوتة في نشاط مقبول إجتماعيّا.

في حالة العجز، تصاب الذات بإختلالات وتظهر تجلّيات غير سوية.





- → الإنية مركبة.
- → الإنسان لا يوجد إنسان بل يصبح كذلك.
  - → أوسع الأقسام الحياة النفسية لا واعية
    - → الحياة النفسية قائمة على الصراع.
- → الذات مجزأة أو هي وحدة مشقوقة أو ممزّقة.





اللاشعور: هو المجموع الديناميكي للرغبات المكبوتة والذكريات المنسية والتي لا تتجلى بشكل مباشر في مستوى الوعي بل تظهر بشكل لا واع ولا إرادي في زلات اللسان والنسيان والهفوات والحلم والسلوك الحركي واللفظي وفي الأفعال والمهن والفنون.





- اللاشعور مفهوم كوني وكلّي: الإنسان جغرافية نفسية الذات تكشف عنه

كميدان حرب.

→ الذات ليست منسجمة ولا بسيطة ولا موحّدة بل هي ممزّقة.

→ أوجد حيث لا أفكر و أفكر حيث لا أوجد.





→ ما حدث هو إزاحة مركزيّة الوعي واستبدالها بمركزيّة اللاوعي أي اكتشاف اللاوعي أو اللاشعور ليس تحطيما للوعي بل تعديل إذ يظل الوعي نورا يضيء لنا السبيل ما حدث هو تغير في معنى الإنيّة.





## 3-من الذّاتية إلى البيذاتيّة أو الغير شرط لتشكل الإنيّة: هيغل

الوعي بالذات يستوجب الوعي بالآخر. الإنسان يكتشف ذاته في العالم ومع الآخر أي في علاقة بالمغاير. الوعي ليس معطى بل مطلب واكتساب تدريجي في التاريخ. الإنسان يدخل في صراع مع الآخر من أجل الرغبة ويشتد الصراع حين





يتعلّق بالرّغبة في الرّغبة الأخرى التي تخفي معنى أكثر أصالة وهو الرّغبة في

انتزاع قيمة الاعتراف

الإنسان يسعى إلى انتزاع إعتراف به لا كشيء بل كذات وأثناء الصراع يكتشف

الإنسان ذاته.







(+) ما تدركه الذات حول ذاتها في علاقة بالآخر وبعد مواجهة

(-) اعتبار الذّات معطى ≠ الوعي المباشر إدراك وهمي الذات تتطابق مع ذاتها





تتكوّن لدى الذات صورة حقيقة حول ذاتها بعد الخوض والغوص في سعة الحياة ولقاء المختلف.

→ إنّ الأنا سابقة على التفكير إنّ الإنيّة اكتشاف نتيجة مسار وتجربة في الحياة

→ الوعي بالذات يتجاوز الإحساس أو الشعور بالذات.

→ الذات تغترب لكي تتحرّر

→ الغيرية أساس للإنية وشرط لها.













